
Sinthoma - bricolagem e iteração 
 

O chão da clínica VIII 
(Seminário Clínico EBP-Rio 2025) 
 
Marcus André Vieira 

 

 

O sintoma, no primeiro tempo da descoberta freudiana, é uma formação de 
compromisso. Na dualidade consciente/inconsciente, enquanto a cadeia 
consciente está enunciando alguma coisa a cadeia inconsciente está enunciando 
outra. O sintoma, nesta perspectiva, se estruturaria no conflito, como uma 
negociação, realizada pela censura, entre duas partes: um contra o outro, 
consciente contra inconsciente. 

Trata-se de uma esquematização, que Lacan abraçou, relendo-a, no entanto, 
como cadeias significantes reduzidas a dois andares: a consciente e a 
inconsciente. Freud já afirmava como, no inconsciente, não estamos tratando de 
apenas uma cadeia, ela é reconstituída como uma, a do pensamento latente, mas 
são muitas cadeias de desejos em questão. É uma sobredeterminação.  

Freud compara o umbigo do sonho e as redes associativas que levam a ele a um 
cogumelo em seu micélio. Lacan retoma essa imagem que sugere um 
emaranhado e seu centro para dizer como o sintoma é feito de significantes do 
Outro mais um ponto cego, um umbigo, constituindo, assim, um nó1. 

O que permitiria desatar esse nó do sintoma seria o fato de que as cadeias 
inconscientes podem assumir a forma de uma mensagem cifrada. Seria possível, 
assim, ler o desejo inconsciente. Ao lê-lo, a configuração do sintoma se 
desmontaria – obtendo, com isso, a possibilidade de uma descarga tornando a 
libido associada à representação recalcada disponível - e aquela parcela de 
perturbação cessaria. Contudo, o que aparece é que esse desmonte não se faz 
por inteiro: a formação se desfaz apenas em parte, pois, uma vez lido, outro 
sintoma se forma - e depois outro, e outro em uma infinitização do trabalho.  

Diante desse incessante movimento de atar e desatar o nó, vemos como, no 
núcleo do sintoma, há algo mais do que apenas mensagem cifrada. Há alguma 
coisa que insiste. Lacan, no Seminário 10, aponta como a fração de libido não é 
apenas secundária ao significante, mas forma um núcleo de gozo que não se 

 
 Texto base para oitavo encontro do Seminário Clínico da EBP-Rio, dia 08/02/2025. Montagem a 
partir da transcrição e das notas do autor por Juliana Villa-Forte. Versão final do autor. 



resolve, não se descarrega e que, portanto, se pudesse ser acessado em si, se 
revelaria sem sentido. Por isso, não pode ser lido - mas apenas retornar 
novamente associado aos significantes de uma cena repetitiva. 

Em nossos encontros, discutimos algumas maneiras de lidar com esse gozo.  

A primeira: como objeto a, objeto resto que retorna sempre no mesmo lugar. O 
trabalho de uma análise com essa cena fantasmática que se repete é permitir sua 
reconstituição, o que torna possível perceber suas falhas e aberturas, pois nem 
todo gozo do corpo será condensado como esse objeto êxtimo. O final da análise 
passa, então, por descrer até certo ponto da fantasia, não levá-la tão a sério.  

Depois, trabalhamos a ideia de que esse gozo não precisa ser tomado, 
necessariamente, como um objeto em cena; pode ser apenas uma insistência, 
apenas um gozo que se atualiza sem lugar ou forma definidos, nem mesmo 
pontualmente ou de modo evanescente. Trata-se, como vimos, de um gozo opaco, 
gozo Outro, que não tem sentido, nem rima, nem razão – e o comparamos a uma 
matéria liquida, a partir da analogia feita por Lacan: o espaço da clínica entre o 
gozo do corpo e a linguagem como o de um litoral. 

Se nosso chão é a grade de leitura e experiência do mundo (e do Outro) da 
fantasia, nosso mar é o gozo que não cabe nessa grade, não é por ela apreendido.  
Para essa parte mais litoral da clínica, a ideia de uma análise vai menos no 
caminho do atravessamento da fantasia e mais na direção de um fazer com, tal 
como Lacan propõe no Seminário 23. “Fazer com” é dar destino, dar lugar: mesmo 
sem circunscrever o gozo tal como faz a fantasia, fazer com inclui algum tipo de 
apreensão do gozo.  

Mas como colher a água em uma rede? Como criar um copo de mar? Fazendo uso 
de alguma coisa que é aproximada por Lacan como letra. É o traçado de 
trilhamentos - no sentido de nosso último encontro. É sulco por onde corre a 
chuva do gozo. Com esses trilhamentos se pode agenciar, montar. Mas não se 
pode contabilizá-los, pois, apesar de finito, funciona de maneira ilimitada - nunca 
podemos ter certeza de quantos temos. O gozo passa por ali: pelos sulcos da 
planície e por sua montagem em algum tipo de funcionamento de faça litoral entre 
gozo e significante. 

Lacan, no Seminário 23, retoma a noção do sintoma para inserir, em seu núcleo, 
esse sistema literal. Vai buscar na etimologia francesa, uma letra: h. Esta, que não 
se apresenta no sonoro da pronúncia – apenas na grafia. Ao mesmo tempo em que 
pode ser lida a partir de uma história etimológica, quando se apresenta não tem 
razão e nem sentido para estar ali.  

Esse h está guardando justamente esse núcleo de gozo. Já não é mais objeto, já 
não é mais água em qualquer lugar. Nem mesmo traço consistente é, uma vez que 



nem se ouve na pronúncia, mas apenas quando se escreve e, quando é escrito, 
nada parece querer dizer. Como as pixações no alto dos nossos prédios urbanos, 
não se sabe se é só rabisco ou mensagem. Mas está ali.   

Numa análise, como temos acesso a esse h, como mexemos com ele?   

Partimos, habitualmente, nas análises “clássicas”, do sintoma como depuração: 
vamos tirando, esvaziando, limpando, e terminamos por pressentir o gozo como 
singular e deslocalizado. Chega-se a esse gozo sem lugar. Esse caminho, essa 
vertente da depuração, dá a ideia de um ponto, um marco zero - um gozo do 
sintoma que não é nada. A partir daí, “fazer com” pode parecer fazer com a 
fantasia que agora é um tanto desacreditada, mas há que se fazer também com 
esse gozo, sem que seja unicamente pela fantasia. Porém, se ele não tem 
essência alguma, se nem mesmo se repete - só itera -, como?  

Ora, ele é sem rima nem razão, mas não é sem relação com a linguagem, pois ele 
é planície sulcada. Faz parte de um sistema de traços e água - que a letra h 
sustenta, na brincadeira de Lacan.  

A ideia da iteração que Miller2 traz é justamente para afirmar tanto que essa coisa 
vai estar sempre ali quanto que ela não tem nem forma e nem caráter, sem, no 
entanto, deixar de ser parte da linguagem. Em todo sintoma que se tem, esse h vai 
se apresentar. Por mais possamos usá-lo como letra, ele não é ensinado. Ele 
mesmo não é nada: ele só é o que ele é. Essa é a ideia da iteração.  

Esse gozo da iteração trata-se de uma perturbação, uma insistência constante da 
vida, que não tem um lugar definido e que vai aparecer, então, na contingência 
dos sons e marcações das interações com o Outro. A iteração não faz parte da 
interação, mas só se apresenta nela.  

A cilada é pensar que no final chega-se em uma espécie de silêncio, de real 
profundo - a terra prometida da singularidade do sintoma, que ninguém sabe dizer 
o que é. Há o perigo de uma deriva metafísica. É um pouco de cunho místico: a 
mistagogia do não saber, como a isso se refere Lacan3.  

A proposta de Lacan no Seminário 23 é outra. Ele propõe que, com isso que restou 
da depuração, com essas letras, arme-se alguma coisa que permita o fazer com a 
contingência. Amarra-se. Isso é o que se pretende no trabalho com as psicoses, 
mas também no final de uma análise, quando não estamos mais acreditando no 
sentido último do sintoma. Neste ponto, tem-se um monte de materiais, e o fazer 
com, muitas vezes, é montar alguma coisa temporária com esses materiais, com 
esses traços. Essa é a ideia da bricolagem.  

Uma análise é orientada, portanto, para a construção de um sinthoma no sentido 
de tecer um sintoma, fazer a trança dessas letras que sustentam uma vida. Ela 



permite que se esteja à altura do acontecimento desse gozo. E, por fim, orienta-se 
também em direção ao encontro, na vida de todo dia, com alguma coisa feita de 
um material que produz surpresa e que dá a sensação de que, às vezes, a vida que 
se tem cabe na vida que se leva.  

 
1 Cf. Lacan, 1964/1988, p. 31. 
2 Miller, J-A. (1998). O osso de uma análise, Zahar, 2015, p.19. 
3 Lacan, J. O seminário, livro 17: o avesso da psicanálise (1969-70). Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 
1992, p. 120. 


