Sinthoma - bricolagem e iteracao

O chao da clinica VIII*
(Seminario Clinico EBP-Rio 2025)

Marcus André Vieira

O sintoma, no primeiro tempo da descoberta freudiana, € uma formacéo de
compromisso. Na dualidade consciente/inconsciente, enquanto a cadeia
consciente estad enunciando alguma coisa a cadeia inconsciente esta enunciando
outra. O sintoma, nesta perspectiva, se estruturaria no conflito, como uma
negociagao, realizada pela censura, entre duas partes: um contra o outro,
consciente contra inconsciente.

Trata-se de uma esquematizacao, que Lacan abragou, relendo-a, nho entanto,
como cadeias significantes reduzidas a dois andares: a consciente e a
inconsciente. Freud ja afirmava como, no inconsciente, ndo estamos tratando de
apenas uma cadeia, ela é reconstituida como uma, a do pensamento latente, mas
sdo0 muitas cadeias de desejos em questdo. E uma sobredeterminacéo.

Freud compara o umbigo do sonho e as redes associativas que levam a ele aum
cogumelo em seu micélio. Lacan retoma essa imagem que sugere um
emaranhado e seu centro para dizer como o sintoma é feito de significantes do
Outro mais um ponto cego, um umbigo, constituindo, assim, um nd".

O que permitiria desatar esse n6 do sintoma seria o fato de que as cadeias
inconscientes podem assumir a forma de uma mensagem cifrada. Seria possivel,
assim, ler o desejo inconsciente. Ao lé-lo, a configuragao do sintoma se
desmontaria — obtendo, com isso, a possibilidade de uma descarga tornando a
libido associada a representacao recalcada disponivel - e aquela parcela de
perturbacao cessaria. Contudo, o que aparece é que esse desmonte ndo se faz
por inteiro: a formacéo se desfaz apenas em parte, pois, uma vez lido, outro
sintoma se forma - e depois outro, e outro em uma infinitizagao do trabalho.

Diante desse incessante movimento de atar e desatar o né, vemos como, no
nucleo do sintoma, ha algo mais do que apenas mensagem cifrada. Ha alguma
coisa que insiste. Lacan, no Seminario 10, aponta como a fracao de libido ndo é
apenas secundaria ao significante, mas forma um nucleo de gozo que nao se

* Texto base para oitavo encontro do Semindrio Clinico da EBP-Rio, dia 08/02/2025. Montagem a
partir da transcri¢cédo e das notas do autor por Juliana Villa-Forte. Versao final do autor.



resolve, ndo se descarrega e que, portanto, se pudesse ser acessado em si, se
revelaria sem sentido. Por isso, ndo pode ser lido - mas apenas retornar
novamente associado aos significantes de uma cena repetitiva.

Em nossos encontros, discutimos algumas maneiras de lidar com esse gozo.

A primeira: como objeto a, objeto resto que retorna sempre no mesmo lugar. O
trabalho de uma analise com essa cena fantasmatica que se repete é permitir sua
reconstituicdo, o que torna possivel perceber suas falhas e aberturas, pois nem
todo gozo do corpo serd condensado como esse objeto éxtimo. O final da analise
passa, entdo, por descrer até certo ponto da fantasia, ndo leva-la tdo a sério.

Depois, trabalhamos a ideia de que esse gozo ndo precisa ser tomado,
necessariamente, como um objeto em cena; pode ser apenas uma insisténcia,
apenas um gozo que se atualiza sem lugar ou forma definidos, nem mesmo
pontualmente ou de modo evanescente. Trata-se, como vimos, de um gozo opaco,
gozo Outro, que nao tem sentido, nem rima, nem razao — e 0 comparamos a uma
matéria liquida, a partir da analogia feita por Lacan: o espago da clinica entre o
gozo do corpo e a linguagem como o de um litoral.

Se nosso chéao é a grade de leitura e experiéncia do mundo (e do Outro) da
fantasia, nosso mar é o gozo que nao cabe nessa grade, nao é por ela apreendido.
Para essa parte mais litoral da clinica, a ideia de uma anéalise vai menos no
caminho do atravessamento da fantasia e mais na direcdo de um fazer com, tal
como Lacan propde no Seminario 23. “Fazer com” é dar destino, dar lugar: mesmo
sem circunscrever o gozo tal como faz a fantasia, fazer com inclui algum tipo de
apreenséo do gozo.

Mas como colher a agua em uma rede? Como criar um copo de mar? Fazendo uso
de alguma coisa que é aproximada por Lacan como letra. E o tracado de
trilhamentos - no sentido de nosso ultimo encontro. E sulco por onde corre a
chuva do gozo. Com esses trilhamentos se pode agenciar, montar. Mas n&o se
pode contabiliza-los, pois, apesar de finito, funciona de maneira ilimitada - nunca
podemos ter certeza de quantos temos. O gozo passa por ali: pelos sulcos da
planicie e por sua montagem em algum tipo de funcionamento de facga litoral entre
gozo e significante.

Lacan, no Seminario 23, retoma a nogao do sintoma para inserir, em seu nucleo,
esse sistema literal. Vai buscar na etimologia francesa, uma letra: h. Esta, que nao
se apresenta no sonoro da pronuncia —apenas na grafia. Ao mesmo tempo em que
pode ser lida a partir de uma histdria etimolégica, quando se apresenta nao tem
razdo e nem sentido para estar ali.

Esse h esta guardando justamente esse nucleo de gozo. Ja ndo é mais objeto, ja
ndo é mais agua em qualquer lugar. Nem mesmo traco consistente €, uma vez que



nem se ouve na pronuncia, mas apenas quando se escreve e, quando é escrito,
nada parece querer dizer. Como as pixagoes no alto dos nossos prédios urbanos,
nao se sabe se é sé rabisco ou mensagem. Mas esta ali.

Numa andlise, como temos acesso a esse h, como mexemos com ele?

Partimos, habitualmente, nas analises “classicas”, do sintoma como depuracgéo:
vamos tirando, esvaziando, limpando, e terminamos por pressentir 0 gozo como
singular e deslocalizado. Chega-se a esse gozo sem lugar. Esse caminho, essa
vertente da depuracéao, da a ideia de um ponto, um marco zero - um gozo do
sintoma que nao é nada. A partir dai, “fazer com” pode parecer fazer com a
fantasia que agora € um tanto desacreditada, mas ha que se fazer também com
esse gozo, sem que seja unicamente pela fantasia. Porém, se ele ndo tem
esséncia alguma, se nem mesmo se repete - sd itera -, como?

Ora, ele é sem rima nem razao, mas nao é sem relacao com a linguagem, pois ele
é planicie sulcada. Faz parte de um sistema de tragos e agua - que a letra h
sustenta, na brincadeira de Lacan.

Aideia daiteragcdo que Miller? traz é justamente para afirmar tanto que essa coisa
vai estar sempre ali quanto que ela ndo tem nem forma e nem carater, sem, no
entanto, deixar de ser parte da linguagem. Em todo sintoma que se tem, esse h vai
se apresentar. Por mais possamos usa-lo como letra, ele ndo é ensinado. Ele
mesmo nao é nada: ele s6 é o que ele é. Essa é a ideia da iteragao.

Esse gozo da iteracéo trata-se de uma perturbagéo, uma insisténcia constante da
vida, que ndo tem um lugar definido e que vai aparecer, entdo, na contingéncia
dos sons e marcacoes das interacdes com o Outro. A iteragdo nao faz parte da
interagcdo, mas so se apresenta nela.

A cilada é pensar que no final chega-se em uma espécie de siléncio, de real
profundo - a terra prometida da singularidade do sintoma, que ninguém sabe dizer
o que é. Ha o perigo de uma deriva metafisica. E um pouco de cunho mistico: a
mistagogia do nao saber, como a isso se refere Lacan®.

A proposta de Lacan no Seminario 23 é outra. Ele propde que, com isso que restou
da depuragdo, com essas letras, arme-se alguma coisa que permita o fazercom a
contingéncia. Amarra-se. Isso é o que se pretende no trabalho com as psicoses,
mas também no final de uma analise, quando ndo estamos mais acreditando no
sentido ultimo do sintoma. Neste ponto, tem-se um monte de materiais, € o fazer
com, muitas vezes, € montar alguma coisa temporaria com esses materiais, com
esses tracos. Essa é a ideia da bricolagem.

Uma anélise é orientada, portanto, para a construgao de um sinthoma no sentido
de tecer um sintoma, fazer a tranca dessas letras que sustentam uma vida. Ela



permite que se esteja a altura do acontecimento desse gozo. E, por fim, orienta-se
também em direcao ao encontro, na vida de todo dia, com alguma coisa feita de
um material que produz surpresa e que da a sensacgao de que, as vezes, a vida que
se tem cabe navida que se leva.

' Cf. Lacan, 1964/1988, p. 31.

2 Miller, J-A. (1998). O osso de uma anélise, Zahar, 2015, p.19.
3 Lacan, J. O seminario, livro 17: 0 avesso da psicanalise (1969-70). Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed.,

1992, p. 120.



